
ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.º 6, 2026, (3-22). 
 

 3 

EL TAMBOR EN EL CANDOMBLÉ: 

MÚSICAS AFRO-LATINOAMERICANAS, TRANCE Y RELIGIOSIDAD 

 

THE DRAM IN THE CANDOMBLÉ: 

AFRO-LATIN AMERICAN MUSIC, TRANCE AND RELIGIOSITY 

 

Javier Ares Yebra 

Universidad Internacional de La Rioja 

 

Recepción: 29-05-2025 

Aceptado: 08-09-2025 

DOI: https://doi.org/10.5281/zenodo.18196329  

  

Resumen 

 

El presente artículo reflexiona sobre el sentido sagrado del tambor en el candomblé desde un 

enfoque metodológico interdisciplinar que articula la historia comparada de las religiones, la 

etnomusicología y la teoría decolonial. A partir del concepto de hierofanía, se analiza el tambor 

más allá de su dimensión sonora, como un objeto que hace presente lo sagrado reconfigurando 

el tiempo, el espacio y la (inter)subjetividad durante la ceremonia del culto a los orixás. La 

perspectiva decolonial adoptada en esta investigación ofrece herramientas para revalorizar 

saberes históricamente subalternizados, y permite cuestionar los marcos epistemológicos 

tradicionales que han tendido a exotizar y a reducir el sincretismo y la densidad de las 

experiencias religiosas afro-brasileñas. Este marco teórico y metodológico posibilita, además, 

abordar la cultura del tambor en el candomblé como una práctica relacional que vincula cuerpo, 

comunidad y memoria. Las conclusiones destacan que, además de ser una manifestación de lo 

sagrado, el tambor constituye un eje central en la experiencia religiosa del culto a los orixás, un 

puente entre lo humano y lo divino, desde el que poder tejer identidades individuales y 

colectivas. La investigación realizada demuestra que la comprensión de estas prácticas exige 

una mirada crítica que reconozca su racionalidad propia y su legitimidad dentro de marcos 

epistémicos no subordinados. El tambor no es solo un objeto ritual, sino también un operador 

simbólico y espiritual fundamental en las ceremonias de las religiosidades afrodescendientes.  

 

Palabras clave: Atabaque, Hierofanía, Teoría Decolonial.  

 

 

  

https://doi.org/10.5281/zenodo.18196329


ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.º 6, 2026, (3-22). 
 

 4 

Abstract 

 

This article reflects on the sacred meaning of the drum in Candomblé through an 

interdisciplinary methodological approach that integrates comparative religious history, 

ethnomusicology, and decolonial theory. Using the concept of hierophany, the drum is analyzed 

beyond its sonic dimension, as an object that makes the sacred present, reconfiguring time, 

space, and (inter)subjectivity during the worship ceremony of the Orishas. The decolonial 

perspective adopted in this research provides tools to revalue historically marginalized 

knowledge and challenges traditional epistemological frameworks that have tended to exoticize 

and reduce the syncretism and complexity of Afro-Brazilian religious experiences. This 

theoretical and methodological framework also enables the study of the drum culture in 

Candomblé as a relational practice that connects body, community, and memory. The 

conclusions emphasize that, in addition to being a manifestation of the sacred, the drum serves 

as a central element in the religious experience of the Orisha worship, a bridge between the 

human and the divine, through which individual and collective identities can be woven. The 

research demonstrates that understanding these practices requires a critical perspective that 

recognizes their own rationality and their legitimacy within non-subordinated epistemic 

frameworks. The drum is not only a ritual object but also a fundamental symbolic and spiritual 

operator in Afro-descendant religious ceremonies. 

 

Keywords: Atabaque, Hierophany, Decolonial Theory. 

  



ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.º 6, 2026, (3-22). 
 

 5 

Introducción 

La distinción ontológica entre lo sagrado y lo profano constituye a juicio de 

Eliade (2018) una de las características fundamentales de la experiencia 

religiosa. Para este autor ineludible en el campo de la historia de las religiones, 

lo sagrado no es simplemente una categoría cultural ni una mera elaboración 

simbólica del ser humano. Constituye, además, una ruptura cualitativa en el 

tiempo y el espacio: una heterogeneidad radical que irrumpe en la continuidad 

profana del mundo. Para expresar la manifestación de esa irrupción –de ese 

algo sagrado que se nos revela–, Eliade propone el término hierofanía.  

Ya sea a través de la hierofanía más elemental –la manifestación de lo sagrado 

en cualquier objeto–, o de la más extraordinaria –como la que representa para 

la persona cristiana la encarnación de Dios en Jesucristo–, para Eliade (2008) 

siempre se expresa el misterio, la manifestación de esa heterogeneidad radical 

en la que lo sagrado se revela sin dejar de ser lo que es. Desde esta 

perspectiva, una piedra, un árbol o un tambor pueden ser, para el creyente, 

algo más que su forma empírica: el lugar de una revelación, una epifanía del 

misterio. Este concepto resulta especialmente fecundo para analizar 

religiosidades no occidentales o subalternizadas, donde la experiencia de lo 

sagrado se expresa y se encarna en formas corporales, rítmicas y 

comunitarias, como en el caso del culto afro-brasileño de los orixás. 

En el candomblé, los tambores (Figura 1) –conocidos como atabaques, 

tradicionalmente tres y de distinto tamaño: rum (el mayor), rumpi (intermedio) y 

lê (el menor)– son mucho más que simples instrumentos musicales. Se trata de 

dispositivos sagrados, cargados de axé (energía vital o poder espiritual) 

mediante rituales específicos, y comprendidos e interpretados como entidades 

vivas. A través de su sonoridad característica y de los diversos ritmos o toques, 

se convoca y se corporiza la presencia de los orixás, divinidades africanas que 

se manifiestan mediante el trance y la posesión de quienes participantes en la 

ceremonia. Así, el tambor, como canal de comunicación con lo divino, hace 

presente lo sagrado.  

El poder performativo, sonoro y ritual de este objeto-instrumento constituye una 

auténtica hierofanía en el sentido eliadeano: una manifestación de lo sagrado a 



ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.º 6, 2026, (3-22). 
 

 6 

través de un medio sensible que reorganiza el tiempo, el espacio y la 

(inter)subjetividad de los fieles. En este sentido, solo determinados iniciados 

pueden tocar los atabaques, y existen rituales rigurosos para su cuidado e 

interpretación (Parés, 2006). 

Figura 1 

Set de atabaques (colección privada) 

 

 

  

 

 

 

 

 

Nota. De Atabaques: Drums of Candomblé, 2020. Cahoeira (Bahía, Brasil). 

https://www.fromthesacredtothespectacular.com/post/atabaqu%C3%A9s-

drums-of-candombl%C3%A9  

La sacralidad del tambor puede relacionarse, además, con la idea del axis 

mundi desarrollada por Eliade (2018; 2011) entendida como un punto de 

intersección entre los distintos planos del cosmos: lo divino, lo humano y lo 

natural. En el candomblé, el ritmo acompaña y organiza el ritual; es verbo, 

energía y ordenamiento cósmico. La música ritual conforma un lenguaje 

autónomo, difícilmente expresable con palabras, que articula la interacción 

entre los cuerpos, los ancestros y las fuerzas espirituales (Góis Dantas, 2012). 

El tambor no solo participa del rito: lo estructura, lo posibilita, lo encarna. Su 

resonancia puede considerase matriz de lo sagrado. A partir de esta 

interpretación, los sentidos de lo sagrado se construyen a través de medios 

https://www.fromthesacredtothespectacular.com/post/atabaqu%C3%A9s-drums-of-candombl%C3%A9
https://www.fromthesacredtothespectacular.com/post/atabaqu%C3%A9s-drums-of-candombl%C3%A9


ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.º 6, 2026, (3-22). 
 

 7 

corporales, sonoros y comunitarios muy diferentes a las lógicas racionalistas o 

escriturales del cristianismo europeo. 

1. Epistemologías situadas: hacia una crítica decolonial de lo sagrado  

Es precisamente en esta distancia epistémica donde adquiere relevancia la 

necesidad de una perspectiva decolonial. Las categorías tradicionales de la 

musicología han tendido a interpretar las religiones afrodescendientes en 

general, y el candomblé en particular, desde una óptica que tiende a la 

exotización, la folclorización o el reduccionismo sincrético, sin reconocer su 

densidad ontológica ni su racionalidad propia. Incorporar una mirada decolonial 

implica desnaturalizar los marcos epistemológicos eurocéntricos desde los 

cuales se han descrito y evaluado estas prácticas. La noción de hierofanía en 

Eliade, aunque valiosa, debe ser también leída críticamente, pues su carácter 

universalizante puede invisibilizar las particularidades culturales, históricas y 

políticas que configuran las espiritualidades afrodescendientes. Por ello, 

concebir el tambor en el candomblé como un objeto sagrado no solo constituye 

una operación hermenéutica, sino que representa un gesto político de 

restitución epistémica, que exige situar estos saberes y prácticas en un marco 

propio, no subordinado.   

La perspectiva decolonial resulta tan pertinente como imprescindible para 

abordar este objeto de estudio con la profundidad y el rigor histórico y 

metodológico que requiere. El concepto decolonial ha sido ampliamente 

elaborado por Mignolo (2007), quien articula una crítica que trasciende la 

simple reivindicación de la descolonización política. Para Mignolo, la 

decolonialidad se erige como una confrontación directa a lo que denomina la 

“modernidad colonial”: la imposición de un marco epistémico occidental que 

sigue moldeando las dinámicas internacionales. Desde esta óptica, decolonizar 

implica transformar tanto las epistemologías y sus procesos de producción 

como las estructuras de poder que persisten más allá de la independencia 

formal de las antiguas colonias. En consonancia con esta visión, Grosfoguel 

(2007) amplía el horizonte de la crítica decolonial al introducir la noción de 

colonialidad del ser, y sostiene que los efectos de la colonialidad no se limitan 

al ámbito político o económico, sino que alcanzan también las formas de 



ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.º 6, 2026, (3-22). 
 

 8 

existencia, percepción y conocimiento. Mignolo (2007) y Grosfoguel (2007) 

coinciden en que la decolonialidad demanda una ruptura profunda con los 

vestigios del colonialismo, tanto en las instituciones como en los esquemas 

cognitivos que configuran nuestra relación con el mundo. 

Dado el uso indistinto que a menudo se hace del término y la confusión que ello 

puede generar, resulta pertinente establecer una distinción entre el concepto 

decolonial y otros afines, como el término anticolonial. Este último se vincula 

principalmente con formas de resistencia activa frente a manifestaciones 

coloniales directas, tales como la violencia, la opresión o la explotación, 

privilegiando las luchas políticas y sociales contra la dominación colonial. 

Rivera Cusicanqui (2010) ofrece una crítica de ambos términos –decolonial y 

poscolonial–, señalando que cualquier proyecto de descolonización debe 

anclarse en las prácticas concretas de los pueblos indígenas y en las formas de 

resistencia cultural que han enfrentado históricamente el colonialismo. Para 

Rivera Cusicanqui, la descolonización no puede limitarse al plano teórico o 

académico, sino que debe constituirse em una práctica, una acción 

fundamentada en los saberes indígenas y en las experiencias cotidianas de las 

comunidades. Esta concepción, que articula lo decolonial con lo anticolonial, se 

enfoca en la confrontación directa de las estructuras coloniales aún vigentes, 

desafiando la imposición de lógicas externas de conocimiento y organización 

social. 

El pensamiento decolonial, tal como ha sido formulado en las obras de Mignolo 

(2007) y Grosfoguel (2007), implica una ruptura con las estructuras coloniales y 

con las epistemologías hegemónicas que siguen configurando el orden del 

mundo moderno. Por su parte, la perspectiva anticolonial, representada por 

autoras como Rivera Cusicanqui (2010), enfatiza la resistencia activa frente a 

las expresiones directas del colonialismo, destacando el papel fundamental de 

las prácticas indígenas como base para cualquier proceso de descolonización. 

La teoría decolonial se inscribe dentro del pensamiento crítico latinoamericano 

y se nutre de diversas influencias y antecedentes, que van desde Guamán 

Poma de Ayala (1980) hasta Fanon (2009). No obstante, la perspectiva 

decolonial enfrenta ciertos desafíos o limitaciones que invitan a revisar algunos 



ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.º 6, 2026, (3-22). 
 

 9 

de sus elementos, como la tendencia a concebir “Europa” de manera 

monolítica y homogénea, a reducir la variedad de formas de dominación a un 

único eurocentrismo de la colonialidad, o a establecer presuntas relaciones 

entre la ubicación geográfica, la temporalidad histórica y el enfoque 

epistemológico, sugiriendo implícitamente que el conocimiento posee una 

“nacionalidad”. 

2. El tambor en el candomblé: entre el rito, lo sagrado y la memoria 

colectiva  

Una aproximación al tambor en el contexto del candomblé desde un enfoque 

interdisciplinar y decolonial, como el que aquí se propone, habilita la posibilidad 

de centrar la investigación en los sujetos, las prácticas, los procesos identitarios 

y los repertorios. A través de estos elementos se constituye una cultura del 

tambor específica en el marco de una experiencia de lo sagrado que se 

manifiesta en múltiples formas a lo largo de la historia (Ries, 2014).  

Este tipo de análisis permite evidenciar hasta qué punto la historia de la música 

puede señalarse como uno de los ejemplos más patentes del narcisismo 

occidental. Debido a factores como las tensiones entre significante, significado 

y referente, o los distintos niveles de abstracción, las manifestaciones artísticas 

se constituyen en un ámbito particularmente propicio para ocultar disposiciones 

(habitus) y, a la vez, para definir formas de relación con la cultura. Con base en 

esta perspectiva, el uso de la música se revela como una herramienta crucial 

para investigar los procesos de afirmación de clase y la construcción de 

identidades e ideologías. 

Dando continuidad a la perspectiva decolonial que guía estas páginas, el 

concepto de habitus resulta clave para comprender la articulación entre las 

estructuras sociales y las acciones individuales. Este término ocupa un lugar 

central en la sociología relacional de Bourdieu (2000). Para analizar el habitus 

de un individuo, es imprescindible considerar los campos en los que se produce 

dicha articulación o tensión. Existe una configuración recíproca entre campo y 

habitus, dado que ambos se moldean mutuamente. En tanto conjunto de 

disposiciones –y no de determinaciones rígidas–, el habitus ofrece al sujeto un 

margen de acción, desmontando así la supuesta dicotomía entre estructura y 



ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.º 6, 2026, (3-22). 
 

 10 

agencia. Permite, en cambio, pensar en una relación dialéctica: la agencia se 

ejerce en el interior de las estructuras, y estas, a su vez, son transformadas por 

la acción. El habitus se manifiesta en dimensiones corporales y expresivas, 

como la postura, el movimiento o el habla y, en el marco del presente análisis, 

puede observarse también en las prácticas vinculadas al tambor. Como señala 

Bourdieu (2000, p. 71), el habitus es “el juego social incorporado, vuelto 

naturaleza”, es decir, “lo social inscrito en el cuerpo”. 

Desde la perspectiva que orienta este trabajo, el valor de la práctica del tambor 

trasciende la mera creación o interpretación de obras para situarse en su 

capacidad de desempeñar una función social y ejercer una influencia cultural, 

psíquica y emocional sobre diversas acciones –ya sean colaborativas, 

identitarias, disidentes, entre otras. Partiendo de esta premisa, la música se 

interpreta como un medio para expresar y revelar la diversidad de maneras en 

que se manifiesta el valor cultural y social de los intercambios, especialmente 

en relación con creencias, problemas y conflictos. 

Hasta aquí se han expuesto las nociones de lo sagrado y el concepto de 

hierofanía en Eliade, así como algunas características fundamentales de la 

teoría decolonial. Se ha buscado argumentar su pertinencia como perspectiva 

para abordar la cultura del tambor en el candomblé (Segato, 2011), ya que, por 

un lado, permite recuperar formas, proyectos y prácticas de ciertas alteridades 

–pueblos originarios, afrodescendientes, mujeres–, y, por otro, preserva el 

análisis de posibles jerarquizaciones y clasificaciones culturales, a partir de una 

cultura europea que se asume como universal. A continuación, y considerando 

el candomblé como un fenómeno de hibridación cultural en el contexto de lo 

que Gilroy (1993) denominó como Atlántico Negro, se espera trazar conexiones 

entre el ámbito de la religiosidad, ciertas prácticas musicales de tambor en el 

candomblé y un ethos colectivo entendido como expresión particular de una 

sensibilidad común. Antes es preciso enmarcar el candomblé desde la 

perspectiva de su constitución como espacio ritual, festivo y sagrado. 

3. El espacio sagrado del candomblé 

La noción de espacio sagrado constituye un concepto fundamental para 

entender cómo las culturas y las religiones estructuran la experiencia humana 



ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.º 6, 2026, (3-22). 
 

 11 

del mundo. Para Eliade (2018), el espacio sagrado trasciende la mera 

dimensión física para erigirse como un lugar de manifestación de lo divino. En 

diversas tradiciones religiosas, el dualismo entre lo sagrado y lo profano 

configura la estructura ontológica del mundo.  

Siguiendo a Eliade (2018), las sociedades tradicionales organizan sus espacios 

alrededor de un eje central –el axis mundi– que representa el punto central de 

conexión entre el cielo y la tierra. Este lugar se considera como el centro desde 

el cual se configura y otorga significado al universo. A través de rituales y actos 

religiosos, ciertos espacios se transforman en lugares del mundo, operando así 

un proceso que convierte el entorno profano en un lugar sagrado.  

Por su parte, García (2006) sostiene que la vida cultural y espiritual africana en 

América Latina y el Caribe logró reconstruirse a pesar del sistema hegemónico-

colonial y de la violencia ejercida sobre los pueblos africanos. Este proceso se 

desarrolló mediante la conformación de tres espacios. El primero es el espacio 

musical cimarrón –también denominado cumbe, palenque, quilombo, villas 

libres o pueblos libres–, en el cual la música, a través de la memoria y las 

palabras, enraizó en la lucha por la libertad.  

En segundo lugar, se configura un espacio musical festivo, contestatario y 

comunitario, que dio lugar a una notable diversidad de expresiones musicales y 

a la adaptación de cantos, ritmos e instrumentos, con especial protagonismo de 

los tambores. El cuerpo, la danza y el ritmo se erigen como elementos 

centrales en su producción.  

En tercer lugar, se identifica un espacio musical religioso, desde el cual los 

pueblos afro-subsaharianos y sus descendientes reconfiguraron la importancia 

de la música y la espiritualidad. García (2006) destaca en este apartado casos 

particularmente relevantes, como el de los tambores Batá –a través de la 

presencia yoruba en Cuba, Brasil (candomblé) o Trinidad y Tobago (culto 

shango)–, así como la sociedad secreta Abakuá.  

La vertiente africana o aguisimbia (Aharonián, 2012) se mantuvo a lo largo de 

un prolongado proceso de resistencia orientado a preservar, crear e innovar en 

la reconstrucción de la herencia identitaria afro-diversa. Para García (2006), la 



ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.º 6, 2026, (3-22). 
 

 12 

identidad se concibe como una búsqueda constante, guiada por la brújula del 

anclaje ancestral, que evita su disolución en el marco de la globalización 

capitalista. Este proceso se desarrolla a través de tres etapas. La primera, de 

preservación cultural, se orienta a mantener la continuidad de códigos 

originales, evidentes en manifestaciones como los tambores, la gastronomía, la 

lengua y la espiritualidad. 

La segunda etapa, de creación cultural, surge mediante la mezcla, la 

hibridación y el mestizaje. Durante este periodo, se originaron nuevas lenguas 

–como el créole o criollas, entre ellas la garífuna en América Central–, así 

como nuevos géneros musicales, tales como la rumba, el danzón y el son en 

Cuba; la samba en Brasil; la cumbia en Colombia; y la bomba en Ecuador. 

García (2006) critica la interpretación sincrética occidental que considera este 

proceso como una disolución de la espiritualidad africana. Finalmente, la 

innovación cultural representa, para García, una manifestación del cim arronaje 

afrodescendiente, con ejemplos como el calypso de Trinidad. 

El esquema tripartito –preservación, creación e innovación– facilita una 

aproximación a la complejidad de la experiencia africana en América. Sin 

embargo, ningún proceso se desarrolló de manera homogénea o unitaria, y 

toda clasificación conlleva el riesgo de simplificar o invisibilizar matices 

fundamentales. En este sentido, Aharonián (2012, p. 14) recuerda que, en 

1790, cien esclavos en Montevideo podían representar “diez músicas de 

tradiciones diferentes”.  

En Cuba y Brasil, las celebraciones religiosas de origen afro y sus prácticas 

musicales han sido objeto de estudio desde diversas disciplinas (Segato, 2003; 

Lühning, 1990). La continuidad de la vertiente africana se sostiene gracias a 

una resistencia orientada a preservar e innovar la herencia afro-diversa. Esta 

persistencia se manifiesta, por ejemplo, en el linaje musical de las logias 

Abakuá, que lograron sobrevivir a la esclavitud, así como en patrones rítmicos 

que evidencian vínculos históricos con culturas africanas. Paradójicamente, el 

aislamiento social impuesto a los afrodescendientes durante el régimen 

esclavista propició el desarrollo de espacios alternativos. Este es el caso, en 



ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.º 6, 2026, (3-22). 
 

 13 

Brasil, de los terreiros o casas de santo, caracterizados por la flexibilidad y la 

constante reinvención de las relaciones sociales (Figura 2). 

Figura 2  

Terreiro illé Obá Omi Axé Opô Aracá 

 

 

 

 

 

  

 

Nota. De Guia Folha. Terreiro de candomblé illé Obá Omi Axé Opô Aracá. São 

Bernardo do Campo (São Paulo, Brasil). 

https://guia.folha.uol.com.br/passeios/2022/11/conheca-o-primeiro-terreiro-de-

candomble-tombado-como-patrimonio-de-sao-paulo.shtml  

Meillassoux (2016) destaca los procesos de deshumanización sufridos por los 

esclavos, tales como la desocialización, despersonalización, desexualización y 

descivilización. En este contexto, el terreiro se consolidó como un espacio para 

la reinvención de las especificidades culturales afrodescendientes en torno al 

género, la sexualidad y los vínculos familiares, donde las comunidades 

afrodescendientes debieron negociar un nuevo contrato social. Además del 

candomblé, el terreiro funcionó como un ámbito de redefinición social, 

facilitando el liderazgo femenino en una sociedad marcadamente patriarcal 

(Bueno Sarduy, 2014). 

4. Repertorios, prácticas y organología: arqueología musical del 

candomblé 

En el candomblé, cada orixá posee un repertorio propio de canciones y toques 

de tambor, los cuales se ejecutan principalmente de dos formas: angola (a 

https://guia.folha.uol.com.br/passeios/2022/11/conheca-o-primeiro-terreiro-de-candomble-tombado-como-patrimonio-de-sao-paulo.shtml
https://guia.folha.uol.com.br/passeios/2022/11/conheca-o-primeiro-terreiro-de-candomble-tombado-como-patrimonio-de-sao-paulo.shtml


ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.º 6, 2026, (3-22). 
 

 14 

mano) y ketu (con varitas o agidavi). El tambor gbedu, empleado en 

ceremonias oficiales, forma parte de las cuatro grandes familias de tambores 

yorubas, junto con los dundun, batá y sakara. Cada divinidad cuenta con un 

tambor específico, reflejando la diversidad de más de 600 orixás en África. En 

Brasil, recordemos, los tres tambores del candomblé son denominados rum, 

rumpi y lé. Los percusionistas son los encargados de desencadenar 

musicalmente la actualización de la naturaleza ideal de los orixás. Según 

Segato (2003), los orixás descienden a través de las manos de los tamboreros, 

y las canciones reflejan y mantienen viva su presencia. Como señala Lühning 

(1990), el repertorio de cantigas varía según el orixá, y cada terreiro puede 

contar con entre 500 y 600 canciones. 

Las naciones nagô-ketu, jeje y caboclo poseen tradiciones musicales distintas 

dentro del candomblé, caracterizadas por el uso de tres tambores y un agogô 

(véase Figura 3). La música está estrechamente vinculada con la danza, 

constituyendo una unidad inseparable en el ritual (Kubik, 1979). Por ello, para 

comprender plenamente esta manifestación, es fundamental atender al 

contexto ritual, a sus ámbitos de uso, a la terminología específica, así como a 

sus funciones y organización interna. 

Figura 3 

Agogô tradicional  

  

  

  

  

  

  

Nota. De Instrumentos tradicionales africanos. Agogô o Gan. Terreiro de Griôs. 

https://terreirodegrios.wordpress.com/instrumentos-musicais-afrikanos/   

 

https://terreirodegrios.wordpress.com/instrumentos-musicais-afrikanos/


ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.º 6, 2026, (3-22). 
 

 15 

Algunas de las primeras investigaciones sobre la música en el candomblé, 

particularmente aquellas realizadas en la década de 1930 y principios de la de 

1940, no integraron plenamente la música en su contexto ritual (Alvarenga, 

1946; Herskovitz, 1949; Merriam, 1951). Estos estudios iniciales se limitaban a 

un análisis de la música a partir de ciertas grabaciones. Entre las 

investigaciones que abordaron de manera más integral el estudio de la música 

del candomblé, es preciso destacar los trabajos de Behague (1976; 1978) y 

algunos artículos de Cossard-Binon (1967; 1970).  

La música y la danza en el candomblé son inseparables y comunican una 

historia, una religión y una tradición oral. El trance, o “estado de santo”, es un 

momento central en este proceso, en el cual el orixá toma control del cuerpo 

del iniciado, mostrando su personalidad. La danza, vinculada a la música, es 

esencial para representar al orixá, y el proceso de invocación sigue una 

secuencia específica de canciones. En este contexto, la danza no puede existir 

sin la música, ya que ambas están estrechamente interrelacionadas en el 

proceso ritual. Los miembros del candomblé sostienen que la llegada del santo 

es un evento predecible y planeado, no accidental. Cada fiesta es única, 

aunque sigue un orden establecido para honrar a los orixás, con algunas 

variaciones según la casa y las filhas de santo presentes.  

En la primera parte de la fiesta, el xirê, las filhas de santo bailan en círculo y 

cantan tres canciones para cada orixá, de la más vieja a la más joven. Luego, 

se interpreta una canción especial para invocar al orixá, solicitando que se 

manifieste en las filhas de santo consagradas. Cuando el orixá se manifiesta, 

las filhas de santo pierden el equilibrio y se transforman en él, realizando una 

serie de gestos rituales. Cada orixá tiene una “primeira”, que se canta tres 

veces para que se presente ante el público y los atabaques. Tras este 

momento, el orixá es llevado al roncó para vestirlo y luego se le canta una 

canción especial para su entrada. 

El término candomblé es de uso común en el ámbito lingüístico de Bahía 

(Brasil) para designar a los grupos religiosos que se caracterizan por un 

sistema de creencias y divinidades conocidas como “santos” u orixás, 

asociados al fenómeno de la posesión o trance místico (Costa Lima, 1976). 



ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.º 6, 2026, (3-22). 
 

 16 

Este trance es considerado por los miembros del grupo como la incorporación 

de la divinidad en el iniciado, quien ha sido ritualmente preparado para recibirla. 

La música, en este contexto, funciona no solo como un medio de autorreflexión, 

sino también como una representación simbólica vinculada a la identidad 

personal. Los cantos, transmitidos a lo largo de generaciones, refuerzan tanto 

las identidades individuales como el sentido de pertenencia a la comunidad. 

El orixá manifestado evoca emociones profundas en los presentes y puede, 

como se ha sugerido, provocar la aproximación de otro orixá, quien entonces 

toma el cuerpo de la filha de santo en el momento de la emoción. El grupo de 

las primeras canciones dedicadas a invocar al orixá llama la atención por sus 

coreografías, cuya función principal es presentar al orixá en público. Todas 

ellas se interpretan tres veces, asegurando la completa manifestación y la 

consagración del rito. 

Entre las investigaciones que abordan la relación entre música, danza, ritual, 

las prácticas del tambor y los repertorios del candomblé, destaca la de Segato 

(1999) sobre una toada dedicada a Iemanjá. En su estudio, la autora explora la 

conexión entre la música y la construcción cultural de la personalidad humana. 

Cada miembro del culto tiene un orixá o "santo" como guía, también llamado 

dono da cabeça”(dueño de la cabeza), y un dios secundario o ajuntó, que 

complementa al principal. Todos los miembros son considerados filhos de 

santo. Cada divinidad es representada de forma antropomórfica, con 

comportamientos, apariencia física y atributos específicos que definen su 

personalidad. Además, cada orixá tiene su propio repertorio de canciones y uno 

o más toques de tambor característicos. 

Durante la interpretación del repertorio musical específico de cada orixá, la 

manifestación divina ocurre a través de la "posesión" o trance, lo que lleva al 

iniciado al llamado estado de santo. Las personas que comparten un mismo 

orixá desarrollan rasgos de personalidad similares. Según Segato (1999, p. 

238), "el panteón ofrece a la comunidad del culto un mapa cognitivo que 

proporciona un dispositivo mental para interpretar el entorno humano". De 

manera análoga, los repertorios musicales dedicados a los santos, ejecutados 

sucesivamente en los rituales, conforman un "mapa sonoro" que permite a 



ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.º 6, 2026, (3-22). 
 

 17 

cada individuo, al conectar emocionalmente con la música, identificar su 

posición dentro de la comunidad. 

Los cantos actúan, por un lado, como vehículos de auto-reflexión, y por otro, 

como representaciones simbólicas de la identidad personal. Al movilizar 

emociones vinculadas al individuo, la música refuerza tanto la identidad 

personal como el sentido de pertenencia. Las melodías, transmitidas y 

preservadas a lo largo de generaciones, se convierten en puntos de anclaje 

tanto para el individuo como para la comunidad, en un contexto urbano 

marcado por el cambio constante.  

Todos los repertorios se interpretan en un estilo responsorial, en el que el líder 

espiritual, o pai/mãe de santo, asume el rol de solista. En situaciones de fatiga, 

edad avanzada o malestar, el líder puede ser asistido por otro sacerdote 

experimentado o por un cantor hábil. También es posible que la parte 

correspondiente sea interpretada por el filho de santo al que pertenece la 

melodía, si se encuentra en estado de posesión. Cada ciclo musical consiste 

en una secuencia continua de melodías acompañadas por el mismo ritmo de 

tambores. Cuando se ejecuta una melodía que requiere un cambio en el toque, 

se inicia una nueva secuencia de canciones requiere un cambio en el toque, se 

inicia una nueva secuencia de canciones. 

Según Segato (1999), a partir de sus informantes, Iemanjá representa la figura 

materna, el orixá al que todos los demás deben dirigirse. Se la describe como 

una mujer pez, que habita en las profundidades del mar, una sirena, un ser 

híbrido. Reina del mar, pero, incluso en calma, Iemanjá empuja a sus hijos 

hacia el fondo. Los filhos de Iemanjá son profundamente apegados a sus 

recuerdos y nunca olvidan lo que les afecta, sea positivo o doloroso; siempre 

viven mirando atrás. Tienen la sensación de que lo distante está cerca de ellos. 

En este punto, puede haber una alusión a África y al mar que los separó 

(Segato, 1999), lo cual refuerza la centralidad de esta figura en la construcción 

de la identidad afrodescendiente. 

Finalmente, este contexto permite abordar la centralidad de lo femenino en la 

casa de santo y la superación de las distinciones de conyugalidad y 

consanguinidad. Como señalan Bueno Sarduy (2014) y Segato (2003), las 



ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.º 6, 2026, (3-22). 
 

 18 

condiciones históricas y las prácticas de la sociedad esclavista marginaron a la 

población afrodescendiente, relegándola a los márgenes de la sociedad 

dominante. Para Segato, es esencial destacar que la casa de santo no solo 

constituye un centro de culto donde se celebran rituales, sino también un 

espacio familiar, la denominada "familia de santo". 

En estos espacios, las mujeres afrodescendientes adquieren un liderazgo y una 

visibilidad inusuales en una sociedad patriarcal, desafiando constantemente "el 

principio del nacimiento y la sangre" (Segato, 1999, p. 189), dada la 

imposibilidad de restablecer los parentescos consanguíneos. Al no poder 

replicarse los vínculos tribales, el parentesco ritual juega un papel decisivo en 

la reconfiguración de las relaciones. En las casas de santo, las mujeres 

superan la praxis patriarcal del matrimonio como instrumento colonial y como 

pilar de la ideología dominante sobre la familia. 

Además, Segato (2003, p. 216) sugiere que "el culto a Xangô es un caso útil 

para examinar si el 'género como esquema cognitivo' es histórico o inherente a 

la naturaleza humana". La asociación entre anatomía y género puede 

entenderse como parte de la oposición binaria y jerárquica impuesta por los 

colonizadores durante el proceso de explotación y dominación colonial. En este 

contexto, el liderazgo femenino en los terreiros de candomblé se presenta 

como una excepción dentro de un proceso de colonización que para las 

mujeres significó una doble imposición: racial y de género. 

La pervivencia de estas tradiciones en América, que combinan una cuidada 

puesta en escena, exquisita gastronomía y un profundo mensaje simbólico, es 

un claro ejemplo de resistencia cultural y transmisión intergeneracional de 

valores. La danza, la música y las vestimentas son componentes esenciales de 

un ritual en el que se expresa la sensualidad y el erotismo, elementos 

inherentes a la cultura religiosa. El carácter performativo es fundamental, y 

existen tantas formas de bailar para los orixás como filhos de santo. Sin duda, 

sin el baile, la música y el trance, es decir, sin celebrar la vida a través de este 

ritual, los dioses podrían morir. 

 



ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.º 6, 2026, (3-22). 
 

 19 

Conclusiones 

En el marco de esta reflexión sobre la música, el tambor y el trance en el 

candomblé, se pueden destacar algunas conclusiones que permiten articular 

tanto la dimensión cultural como espiritual de esta práctica religiosa, desde una 

perspectiva decolonial que favorece una comprensión más profunda y 

respetuosa de los elementos involucrados. 

En el candomblé, el tambor trasciende su rol de instrumento musical, 

convirtiéndose en un mediador sonoro entre lo humano y lo divino, una 

hierofanía que hace presente lo sagrado. Su función principal en los rituales es 

inducir un estado de trance, a través del cual los participantes se conectan con 

los orixás. En su forma más auténtica, este trance se convierte en un vehículo 

simbólico que permite que lo sagrado se manifieste en el mundo cotidiano. La 

percusión del tambor, por tanto, no debe ser vista solo como un acto musical, 

sino como un medio de transformación individual y colectiva que facilita la 

interacción entre los planos terrenal y espiritual, proyectando un axis mundi. 

Desde una perspectiva decolonial, el trance en el candomblé puede entenderse 

como una forma de resistencia frente a la imposición cultural y religiosa del 

colonialismo. Durante la esclavización en Brasil, las prácticas religiosas 

africanas fueron reprimidas, lo que llevó a la creación de espacios alternativos 

y la afirmación de la identidad a través de rituales como el candomblé. Música y 

tambor, como elementos clave de esta práctica, visibilizan una resistencia 

cultural viva que desafía las lógicas hegemónicas y reafirma las raíces 

ancestrales. Si la colonialidad persiste, la resistencia también. 

El terreiro, como espacio físico y simbólico, representa la unión entre la 

comunidad y lo divino, funcionando como un lugar de encuentro y 

transformación. Desde una óptica decolonial, el terreiro puede verse como un 

refugio frente a los procesos coloniales que intentaron erradicar las religiones 

africanas, transformándose en un espacio autónomo donde se renueva y 

fortalece la identidad cultural. Además, como espacio festivo, se convierte en 

un lugar donde las tensiones sociales se disuelven momentáneamente, gracias 

al éxtasis colectivo generado por la música y el trance, lo que refuerza la 

cohesión del grupo y renueva su vínculo con la naturaleza circundante. 



ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.º 6, 2026, (3-22). 
 

 20 

Adoptar una perspectiva decolonial es crucial para abordar el candomblé, el 

tambor y el trance de manera rigurosa. Estas prácticas no son simples 

supervivencias de un pasado africano, sino formas vivas de resistencia y 

reconfiguración cultural. Reconocer el candomblé y sus rituales como un 

conocimiento ancestral legítimo y valioso abre espacio para apreciar otras 

cosmovisiones y modos de construir y compartir saberes, al tiempo que 

combate la marginalización histórica de las religiones africanas. 

Desde el punto de vista académico, el estudio del candomblé debe ir más allá 

de la simple catalogación etnográfica. Es fundamental desentrañar y valorar los 

procesos de resistencia cultural e identitaria que perviven en estas 

manifestaciones. Este enfoque decolonial no solo cuestiona las formas 

tradicionales de investigación, sino que abre caminos para incluir las voces 

afrodescendientes y las perspectivas de los sujetos que practican estas 

religiones cotidianamente. De este modo, la investigación no solo amplía el 

conocimiento académico, sino que contribuye a la valorización de saberes 

ancestrales que han sido sistemáticamente silenciados o subestimados. 

En conclusión, el candomblé, con su música y el uso ritual del tambor para 

inducir el trance, debe entenderse como un sistema simbólico y cultural que 

facilita la conexión entre lo humano y lo divino. A través de un enfoque 

decolonial, se puede reconocer el carácter de resistencia y reafirmación cultural 

de estas prácticas, destacando su papel crucial en la preservación y 

revitalización de las identidades afrodescendientes en América. 

Referencias 

Aharonian, C. (2012). Hacer música en América Latina. Ediciones Tacuabé. 

Alvarenga, O. (1946). A influência negra na música brasileira. Boletim Latino-

Americano de Música, 357-407. 

Behague, G. (1976). Correntes regionais e nacionais na música do candomblé 

baiano. Afro-Ásia 12, Salvador, CEAO, 129-140.  

— (1977). Some liturgical functions of afro-brazilian religious music in Salvador, 

Bahia. World of Music, 19(3-4), 4-14. 



ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.º 6, 2026, (3-22). 
 

 21 

Bourdieu, P. (2000). Cosas dichas. Traducción de Margarita Mizraji. Gedisa. 

Bueno Sarduy, A. E. (2014). El ocaso del liderazgo femenino en el xangô de 

Recife: la ciudad de las mujeres que no será. Tesis doctoral. Universidad 

Complutense de Madrid. 

Cossard-Binon, G. (1967). La musique dans le candomblé. En Nikiprowetsky, 

T. (ed.). La musique dans la vie. OCORA, 151-207. 

— (1970). Contribution a l’étude des candomblés au Bresil. Le candomblé 

Angola. Doctorat. Faculté des lettres et sciences humaines (Paris). 

Costa Lima, V. da. (1976). O conceito de nação nos candomblés da Bahia. 

Afro-Ásia 12, Salvador, CEAO, 65-90. 

Eliade, M. (2018). Lo sagrado y lo profano. Austral. 

— (2011). El mito del eterno retorno. Alianza. 

— (2008). La búsqueda. Kairós. 

Fanon, F. (2009). Piel negra máscaras blancas. Akal.  

García, J. (2006). Caribeñidad: afroespiritualidad y afroepistemología. 

Fundación Editorial El perro y la rana.  

Gilroy, P. (1993). The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness. 

Verso. 

Góis Dantas, B. (2012). Vovó Nagô e Papai Branco: Usos e abusos da África 

no Brasil. Paz e Terra. 

Grosfoguel, R. (2007). The Epistemic Decolonial Turn: Beyond Political 

Economical Paradigms. Cultural Studies 21(2/3), 203-246. 

Guamán Poma de Ayala, F. (1980). Nueva coronica y buen gobierno. Estudio 

introductorio de Franklin Pease García. Fundación Biblioteca Ayacucho. 

Herskovitz, M. J. y Waterman, R. A. (1949). Música de culto afrobahiano. 

Revista de Estudios Musicales (Mendoza) 1, 65-127.  



ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.º 6, 2026, (3-22). 
 

 22 

Kubik, G. (1979). Angolan Traits in Black Music Games and Dances of Brazil. 

Estudos de Antropología Cultural (Lisboa), 10, 6-55. 

Lühning, A. (1990). Música: coração do candomblé”. Revista USP (São Paulo, 

Brasil) 7, 115–124.  

Marcondes de Moura, C. E. (org.). (1989). Meu sinal está no teu corpo: escritos 

sobre a religião dos orixás. EDICON/EDUSP. 

Meillassoux, C. (2016). Antropología de la esclavitud. El vientre de hierro y 

dinero. Traducción de Rafael Molina. Siglo XXI.  

Merriam, A. P. (1951). Songs of the Afro-Bahian Cults. An Ethnomusicological 

Analysis. Northewestern University.  

Mignolo, W. (2007). La idea de América Latina. La herida colonial y la opción 

decolonial. Gedisa. 

Parés, L. N. (2006). A formação do candomblé: História e ritual da nação jeje 

na Bahia. Editora da Unicamp. 

Ries, J. (2014). Lo sagrado en la historia de la humanidad. Encuentro. 

Rivera Cusicanqui, S. (2010). Ch’ixinakax utxiwa: una reflexión sobre prácticas 

y discursos descolonizadores. Tinta Limón. 

Segato, R. Género, y Colonialidad: en busca de claves de lectura y de un 

vocabulario estratégico descolonial. (2011). En Bidaseca, K. (org.). 

Feminismos y Poscolonialidad: descolonizando el feminismo desde y en 

América latina. Ediciones Godot. 

— (2003). Las estructuras elementales de la violencia. Ensayos sobre género 

entre la antropología, el psicoanálisis y los derechos humanos. Universidad 

Nacional de Quilmes-Prometeo. 

— (1999) Okarilé: uma toada icônica de Iemanjá”. Revista do Patrimônio 

Histórico e Artístico Nacional, 28, 237-253. 

 

 


