ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.° 6, 2026, (3-22).

EL TAMBOR EN EL CANDOMBLE:
MUSICAS AFRO-LATINOAMERICANAS, TRANCE Y RELIGIOSIDAD

THE DRAM IN THE CANDOMBLE:
AFRO-LATIN AMERICAN MUSIC, TRANCE AND RELIGIOSITY

Javier Ares Yebra

Universidad Internacional de La Rioja

Recepcion: 29-05-2025
Aceptado: 08-09-2025
DOI: https://doi.org/10.5281/zenodo.18196329

Resumen

El presente articulo reflexiona sobre el sentido sagrado del tambor en el candomblé desde un
enfoque metodolégico interdisciplinar que articula la historia comparada de las religiones, la
etnomusicologia y la teoria decolonial. A partir del concepto de hierofania, se analiza el tambor
mas alla de su dimensién sonora, como un objeto que hace presente lo sagrado reconfigurando
el tiempo, el espacio y la (inter)subjetividad durante la ceremonia del culto a los orixas. La
perspectiva decolonial adoptada en esta investigacion ofrece herramientas para revalorizar
saberes histéricamente subalternizados, y permite cuestionar los marcos epistemolégicos
tradicionales que han tendido a exotizar y a reducir el sincretismo y la densidad de las
experiencias religiosas afro-brasilefias. Este marco teérico y metodoldgico posibilita, ademas,
abordar la cultura del tambor en el candomblé como una practica relacional que vincula cuerpo,
comunidad y memoria. Las conclusiones destacan que, ademas de ser una manifestacion de lo
sagrado, el tambor constituye un eje central en la experiencia religiosa del culto a los orixas, un
puente entre lo humano y lo divino, desde el que poder tejer identidades individuales y
colectivas. La investigacion realizada demuestra que la comprensién de estas practicas exige
una mirada critica que reconozca su racionalidad propia y su legitimidad dentro de marcos
epistémicos no subordinados. El tambor no es solo un objeto ritual, sino también un operador

simbdlico y espiritual fundamental en las ceremonias de las religiosidades afrodescendientes.

Palabras clave: Atabaque, Hierofania, Teoria Decolonial.

IUM | 3



https://doi.org/10.5281/zenodo.18196329

ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.° 6, 2026, (3-22).

Abstract

This article reflects on the sacred meaning of the drum in Candomblé through an
interdisciplinary methodological approach that integrates comparative religious history,
ethnomusicology, and decolonial theory. Using the concept of hierophany, the drum is analyzed
beyond its sonic dimension, as an object that makes the sacred present, reconfiguring time,
space, and (inter)subjectivity during the worship ceremony of the Orishas. The decolonial
perspective adopted in this research provides tools to revalue historically marginalized
knowledge and challenges traditional epistemological frameworks that have tended to exoticize
and reduce the syncretism and complexity of Afro-Brazilian religious experiences. This
theoretical and methodological framework also enables the study of the drum culture in
Candomblé as a relational practice that connects body, community, and memory. The
conclusions emphasize that, in addition to being a manifestation of the sacred, the drum serves
as a central element in the religious experience of the Orisha worship, a bridge between the
human and the divine, through which individual and collective identities can be woven. The
research demonstrates that understanding these practices requires a critical perspective that
recognizes their own rationality and their legitimacy within non-subordinated epistemic
frameworks. The drum is not only a ritual object but also a fundamental symbolic and spiritual

operator in Afro-descendant religious ceremonies.

Keywords: Atabaque, Hierophany, Decolonial Theory.

IUM | “




ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.° 6, 2026, (3-22).

Introduccioén

La distincidn ontolégica entre lo sagrado y lo profano constituye a juicio de
Eliade (2018) una de las caracteristicas fundamentales de la experiencia
religiosa. Para este autor ineludible en el campo de la historia de las religiones,
lo sagrado no es simplemente una categoria cultural ni una mera elaboracion
simbdlica del ser humano. Constituye, ademas, una ruptura cualitativa en el
tiempo y el espacio: una heterogeneidad radical que irrumpe en la continuidad
profana del mundo. Para expresar la manifestacion de esa irrupcion —de ese

algo sagrado que se nos revela—, Eliade propone el término hierofania.

Ya sea a través de la hierofania mas elemental —la manifestacion de lo sagrado
en cualquier objeto—, o de la mas extraordinaria —como la que representa para
la persona cristiana la encarnaciéon de Dios en Jesucristo—, para Eliade (2008)
siempre se expresa el misterio, la manifestacion de esa heterogeneidad radical
en la que lo sagrado se revela sin dejar de ser lo que es. Desde esta
perspectiva, una piedra, un arbol o un tambor pueden ser, para el creyente,
algo mas que su forma empirica: el lugar de una revelacion, una epifania del
misterio. Este concepto resulta especialmente fecundo para analizar
religiosidades no occidentales o subalternizadas, donde la experiencia de lo
sagrado se expresa y se encarna en formas corporales, ritmicas y

comunitarias, como en el caso del culto afro-brasilefio de los orixas.

En el candomblé, los tambores (Figura 1) —conocidos como atabaques,
tradicionalmente tres y de distinto tamafio: rum (el mayor), rumpi (intermedio) y
Ié (el menor)— son mucho mas que simples instrumentos musicales. Se trata de
dispositivos sagrados, cargados de axé (energia vital o poder espiritual)
mediante rituales especificos, y comprendidos e interpretados como entidades
vivas. A través de su sonoridad caracteristica y de los diversos ritmos o foques,
se convoca Yy se corporiza la presencia de los orixas, divinidades africanas que
se manifiestan mediante el trance y la posesion de quienes participantes en la
ceremonia. Asi, el tambor, como canal de comunicacién con lo divino, hace

presente lo sagrado.

El poder performativo, sonoro y ritual de este objeto-instrumento constituye una

auténtica hierofania en el sentido eliadeano: una manifestacion de lo sagrado a

IUM | s




ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.° 6, 2026, (3-22).

través de un medio sensible que reorganiza el tiempo, el espacio y la
(inter)subjetividad de los fieles. En este sentido, solo determinados iniciados
pueden tocar los atabaques, y existen rituales rigurosos para su cuidado e

interpretacion (Parés, 2006).

Figura 1

Set de atabaques (coleccion privada)

Nota. De Atabaques: Drums of Candomblé, 2020. Cahoeira (Bahia, Brasil).
https://www.fromthesacredtothespectacular.com/post/atabaqu%C3%A9s-
drums-of-candombl%C3%A9

La sacralidad del tambor puede relacionarse, ademas, con la idea del axis
mundi desarrollada por Eliade (2018; 2011) entendida como un punto de
interseccion entre los distintos planos del cosmos: lo divino, lo humano y lo
natural. En el candomblé, el ritmo acompafa y organiza el ritual; es verbo,
energia y ordenamiento cosmico. La mdusica ritual conforma un lenguaje
auténomo, dificiilmente expresable con palabras, que articula la interaccién
entre los cuerpos, los ancestros y las fuerzas espirituales (Gois Dantas, 2012).
El tambor no solo participa del rito: lo estructura, lo posibilita, lo encarna. Su
resonancia puede considerase matriz de lo sagrado. A partir de esta

interpretacion, los sentidos de lo sagrado se construyen a través de medios

IUM | s



https://www.fromthesacredtothespectacular.com/post/atabaqu%C3%A9s-drums-of-candombl%C3%A9
https://www.fromthesacredtothespectacular.com/post/atabaqu%C3%A9s-drums-of-candombl%C3%A9

ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.° 6, 2026, (3-22).

corporales, sonoros y comunitarios muy diferentes a las l6gicas racionalistas o

escriturales del cristianismo europeo.

1. Epistemologias situadas: hacia una critica decolonial de lo sagrado

Es precisamente en esta distancia epistémica donde adquiere relevancia la
necesidad de una perspectiva decolonial. Las categorias tradicionales de la
musicologia han tendido a interpretar las religiones afrodescendientes en
general, y el candomblé en particular, desde una Optica que tiende a la
exotizacion, la folclorizacion o el reduccionismo sincrético, sin reconocer su
densidad ontoldgica ni su racionalidad propia. Incorporar una mirada decolonial
implica desnaturalizar los marcos epistemoldgicos eurocéntricos desde los
cuales se han descrito y evaluado estas practicas. La nocién de hierofania en
Eliade, aunque valiosa, debe ser también leida criticamente, pues su caracter
universalizante puede invisibilizar las particularidades culturales, histéricas y
politicas que configuran las espiritualidades afrodescendientes. Por ello,
concebir el tambor en el candomblé como un objeto sagrado no solo constituye
una operacion hermenéutica, sino que representa un gesto politico de
restitucion epistémica, que exige situar estos saberes y practicas en un marco

propio, no subordinado.

La perspectiva decolonial resulta tan pertinente como imprescindible para
abordar este objeto de estudio con la profundidad y el rigor historico y
metodolégico que requiere. El concepto decolonial ha sido ampliamente
elaborado por Mignolo (2007), quien articula una critica que trasciende la
simple reivindicacion de la descolonizacion politica. Para Mignolo, la
decolonialidad se erige como una confrontacion directa a lo que denomina la
“‘modernidad colonial”: la imposicion de un marco epistémico occidental que
sigue moldeando las dinamicas internacionales. Desde esta Optica, decolonizar
implica transformar tanto las epistemologias y sus procesos de produccion
como las estructuras de poder que persisten mas alla de la independencia
formal de las antiguas colonias. En consonancia con esta visién, Grosfoguel
(2007) amplia el horizonte de la critica decolonial al introducir la nocién de
colonialidad del ser, y sostiene que los efectos de la colonialidad no se limitan

al ambito politico o econdmico, sino que alcanzan también las formas de

IUM | -




ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.° 6, 2026, (3-22).

existencia, percepcion y conocimiento. Mignolo (2007) y Grosfoguel (2007)
coinciden en que la decolonialidad demanda una ruptura profunda con los
vestigios del colonialismo, tanto en las instituciones como en los esquemas

cognitivos que configuran nuestra relacion con el mundo.

Dado el uso indistinto que a menudo se hace del término y la confusion que ello
puede generar, resulta pertinente establecer una distincion entre el concepto
decolonial y otros afines, como el término anticolonial. Este ultimo se vincula
principalmente con formas de resistencia activa frente a manifestaciones
coloniales directas, tales como la violencia, la opresidon o la explotacion,
privilegiando las luchas politicas y sociales contra la dominacion colonial.
Rivera Cusicanqui (2010) ofrece una critica de ambos términos —decolonial y
poscolonial-, sefialando que cualquier proyecto de descolonizacion debe
anclarse en las practicas concretas de los pueblos indigenas y en las formas de
resistencia cultural que han enfrentado histéricamente el colonialismo. Para
Rivera Cusicanqui, la descolonizacion no puede limitarse al plano teérico o
académico, sino que debe constituirse em una practica, una accidn
fundamentada en los saberes indigenas y en las experiencias cotidianas de las
comunidades. Esta concepcion, que articula lo decolonial con lo anticolonial, se
enfoca en la confrontacion directa de las estructuras coloniales aun vigentes,
desafiando la imposicion de légicas externas de conocimiento y organizacién

social.

El pensamiento decolonial, tal como ha sido formulado en las obras de Mignolo
(2007) y Grosfoguel (2007), implica una ruptura con las estructuras coloniales y
con las epistemologias hegemodnicas que siguen configurando el orden del
mundo moderno. Por su parte, la perspectiva anticolonial, representada por
autoras como Rivera Cusicanqui (2010), enfatiza la resistencia activa frente a
las expresiones directas del colonialismo, destacando el papel fundamental de

las practicas indigenas como base para cualquier proceso de descolonizacion.

La teoria decolonial se inscribe dentro del pensamiento critico latinoamericano
y se nutre de diversas influencias y antecedentes, que van desde Guaman
Poma de Ayala (1980) hasta Fanon (2009). No obstante, la perspectiva

decolonial enfrenta ciertos desafios o limitaciones que invitan a revisar algunos

IUM | e




ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.° 6, 2026, (3-22).

de sus elementos, como la tendencia a concebir “Europa” de manera
monolitica y homogénea, a reducir la variedad de formas de dominacién a un
unico eurocentrismo de la colonialidad, o a establecer presuntas relaciones
entre la ubicacion geografica, la temporalidad histérica y el enfoque
epistemoldgico, sugiriendo implicitamente que el conocimiento posee una

“nacionalidad”.

2. El tambor en el candomblé: entre el rito, lo sagrado y la memoria

colectiva

Una aproximacion al tambor en el contexto del candomblé desde un enfoque
interdisciplinar y decolonial, como el que aqui se propone, habilita la posibilidad
de centrar la investigacion en los sujetos, las practicas, los procesos identitarios
y los repertorios. A través de estos elementos se constituye una cultura del
tambor especifica en el marco de una experiencia de /o sagrado que se

manifiesta en multiples formas a lo largo de la historia (Ries, 2014).

Este tipo de analisis permite evidenciar hasta qué punto la historia de la musica
puede sefalarse como uno de los ejemplos mas patentes del narcisismo
occidental. Debido a factores como las tensiones entre significante, significado
y referente, o los distintos niveles de abstraccion, las manifestaciones artisticas
se constituyen en un ambito particularmente propicio para ocultar disposiciones
(habitus) y, a la vez, para definir formas de relacién con la cultura. Con base en
esta perspectiva, el uso de la musica se revela como una herramienta crucial
para investigar los procesos de afirmacion de clase y la construccién de

identidades e ideologias.

Dando continuidad a la perspectiva decolonial que guia estas paginas, el
concepto de habitus resulta clave para comprender la articulaciéon entre las
estructuras sociales y las acciones individuales. Este término ocupa un lugar
central en la sociologia relacional de Bourdieu (2000). Para analizar el habitus
de un individuo, es imprescindible considerar los campos en los que se produce
dicha articulacion o tension. Existe una configuracion reciproca entre campo y
habitus, dado que ambos se moldean mutuamente. En tanto conjunto de
disposiciones —y no de determinaciones rigidas—, el habitus ofrece al sujeto un

margen de accion, desmontando asi la supuesta dicotomia entre estructura y

IUM | s




ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.° 6, 2026, (3-22).

agencia. Permite, en cambio, pensar en una relacion dialéctica: la agencia se
ejerce en el interior de las estructuras, y estas, a su vez, son transformadas por
la accion. El habitus se manifiesta en dimensiones corporales y expresivas,
como la postura, el movimiento o el habla y, en el marco del presente analisis,
puede observarse también en las practicas vinculadas al tambor. Como sefiala
Bourdieu (2000, p. 71), el habitus es “el juego social incorporado, vuelto

naturaleza”, es decir, “lo social inscrito en el cuerpo”.

Desde la perspectiva que orienta este trabajo, el valor de la practica del tambor
trasciende la mera creaciéon o interpretacion de obras para situarse en su
capacidad de desempefiar una funcion social y ejercer una influencia cultural,
psiquica y emocional sobre diversas acciones —ya sean colaborativas,
identitarias, disidentes, entre otras. Partiendo de esta premisa, la musica se
interpreta como un medio para expresar y revelar la diversidad de maneras en
que se manifiesta el valor cultural y social de los intercambios, especialmente

en relacidon con creencias, problemas y conflictos.

Hasta aqui se han expuesto las nociones de lo sagrado y el concepto de
hierofania en Eliade, asi como algunas caracteristicas fundamentales de la
teoria decolonial. Se ha buscado argumentar su pertinencia como perspectiva
para abordar la cultura del tambor en el candomblé (Segato, 2011), ya que, por
un lado, permite recuperar formas, proyectos y practicas de ciertas alteridades
—pueblos originarios, afrodescendientes, mujeres—, y, por otro, preserva el
analisis de posibles jerarquizaciones y clasificaciones culturales, a partir de una
cultura europea que se asume como universal. A continuacion, y considerando
el candomblé como un fendmeno de hibridacion cultural en el contexto de lo
que Gilroy (1993) denominé como Atlantico Negro, se espera trazar conexiones
entre el ambito de la religiosidad, ciertas practicas musicales de tambor en el
candomblé y un ethos colectivo entendido como expresion particular de una
sensibilidad comun. Antes es preciso enmarcar el candomblé desde la

perspectiva de su constitucion como espacio ritual, festivo y sagrado.
3. El espacio sagrado del candomblé

La nocion de espacio sagrado constituye un concepto fundamental para

entender como las culturas y las religiones estructuran la experiencia humana

IUM | o




ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.° 6, 2026, (3-22).

del mundo. Para Eliade (2018), el espacio sagrado trasciende la mera
dimension fisica para erigirse como un lugar de manifestacion de lo divino. En
diversas tradiciones religiosas, el dualismo entre lo sagrado y lo profano

configura la estructura ontologica del mundo.

Siguiendo a Eliade (2018), las sociedades tradicionales organizan sus espacios
alrededor de un eje central —el axis mundi— que representa el punto central de
conexién entre el cielo y la tierra. Este lugar se considera como el centro desde
el cual se configura y otorga significado al universo. A través de rituales y actos
religiosos, ciertos espacios se transforman en lugares del mundo, operando asi

un proceso que convierte el entorno profano en un lugar sagrado.

Por su parte, Garcia (2006) sostiene que la vida cultural y espiritual africana en
América Latina y el Caribe logro reconstruirse a pesar del sistema hegemonico-
colonial y de la violencia ejercida sobre los pueblos africanos. Este proceso se
desarroll6 mediante la conformacioén de tres espacios. El primero es el espacio
musical cimarréon —también denominado cumbe, palenque, quilombo, villas
libres o pueblos libres—, en el cual la musica, a través de la memoria y las

palabras, enraizo en la lucha por la libertad.

En segundo lugar, se configura un espacio musical festivo, contestatario y
comunitario, que dio lugar a una notable diversidad de expresiones musicales y
a la adaptacion de cantos, ritmos e instrumentos, con especial protagonismo de
los tambores. El cuerpo, la danza y el ritmo se erigen como elementos

centrales en su produccién.

En tercer lugar, se identifica un espacio musical religioso, desde el cual los
pueblos afro-subsaharianos y sus descendientes reconfiguraron la importancia
de la musica y la espiritualidad. Garcia (2006) destaca en este apartado casos
particularmente relevantes, como el de los tambores Bata —a través de la
presencia yoruba en Cuba, Brasil (candomblé) o Trinidad y Tobago (culto

shango)—, asi como la sociedad secreta Abakua.

La vertiente africana o aguisimbia (Aharonian, 2012) se mantuvo a lo largo de
un prolongado proceso de resistencia orientado a preservar, crear e innovar en

la reconstruccion de la herencia identitaria afro-diversa. Para Garcia (2006), la

IUM|




ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.° 6, 2026, (3-22).

identidad se concibe como una busqueda constante, guiada por la brujula del
anclaje ancestral, que evita su disolucién en el marco de la globalizacién
capitalista. Este proceso se desarrolla a través de tres etapas. La primera, de
preservacion cultural, se orienta a mantener la continuidad de codigos
originales, evidentes en manifestaciones como los tambores, la gastronomia, la

lengua y la espiritualidad.

La segunda etapa, de creacion cultural, surge mediante la mezcla, la
hibridacion y el mestizaje. Durante este periodo, se originaron nuevas lenguas
—como el créole o criollas, entre ellas la garifuna en América Central-, asi
como nuevos géneros musicales, tales como la rumba, el danzén y el son en
Cuba; la samba en Brasil; la cumbia en Colombia; y la bomba en Ecuador.
Garcia (2006) critica la interpretacion sincrética occidental que considera este
proceso como una disolucién de la espiritualidad africana. Finalmente, la
innovacion cultural representa, para Garcia, una manifestacion del cim arronaje

afrodescendiente, con ejemplos como el calypso de Trinidad.

El esquema tripartito —preservacion, creacién e innovacion— facilita una
aproximacion a la complejidad de la experiencia africana en América. Sin
embargo, ningun proceso se desarroll6 de manera homogénea o unitaria, y
toda clasificacion conlleva el riesgo de simplificar o invisibilizar matices
fundamentales. En este sentido, Aharonian (2012, p. 14) recuerda que, en
1790, cien esclavos en Montevideo podian representar “diez musicas de

tradiciones diferentes”.

En Cuba y Brasil, las celebraciones religiosas de origen afro y sus practicas
musicales han sido objeto de estudio desde diversas disciplinas (Segato, 2003;
Ldhning, 1990). La continuidad de la vertiente africana se sostiene gracias a
una resistencia orientada a preservar e innovar la herencia afro-diversa. Esta
persistencia se manifiesta, por ejemplo, en el linaje musical de las logias
Abakua, que lograron sobrevivir a la esclavitud, asi como en patrones ritmicos
que evidencian vinculos histéricos con culturas africanas. Paraddjicamente, el
aislamiento social impuesto a los afrodescendientes durante el régimen

esclavista propicio el desarrollo de espacios alternativos. Este es el caso, en

IUM | 2




ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.° 6, 2026, (3-22).

Brasil, de los terreiros o casas de santo, caracterizados por la flexibilidad y la

constante reinvencion de las relaciones sociales (Figura 2).

Figura 2

Terreiro illé Oba Omi Axé Opb Araca

X Zox 7% Zok 7ot 7o 7
T TN N I NN
oS ZoN Zon Zox.

.-,65?, 5
N e e
QLT QTIPS

Nota. De Guia Folha. Terreiro de candomblé illé Oba Omi Axé Opd Araca. Séao
Bernardo do Campo (Sao Paulo, Brasil).

https://quia.folha.uol.com.br/passeios/2022/11/conheca-o-primeiro-terreiro-de-

candomble-tombado-como-patrimonio-de-sao-paulo.shtml

Meillassoux (2016) destaca los procesos de deshumanizacién sufridos por los
esclavos, tales como la desocializacion, despersonalizacion, desexualizacion y
descivilizacion. En este contexto, el terreiro se consolidé como un espacio para
la reinvencién de las especificidades culturales afrodescendientes en torno al
género, la sexualidad y los vinculos familiares, donde las comunidades
afrodescendientes debieron negociar un nuevo contrato social. Ademas del
candomblé, el terreiro funcion6 como un ambito de redefinicion social,
facilitando el liderazgo femenino en una sociedad marcadamente patriarcal
(Bueno Sarduy, 2014).

4. Repertorios, practicas y organologia: arqueologia musical del

candomblé

En el candomblé, cada orixa posee un repertorio propio de canciones y toques

de tambor, los cuales se ejecutan principalmente de dos formas: angola (a

IUM |



https://guia.folha.uol.com.br/passeios/2022/11/conheca-o-primeiro-terreiro-de-candomble-tombado-como-patrimonio-de-sao-paulo.shtml
https://guia.folha.uol.com.br/passeios/2022/11/conheca-o-primeiro-terreiro-de-candomble-tombado-como-patrimonio-de-sao-paulo.shtml

ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.° 6, 2026, (3-22).

mano) y ketu (con varitas o agidavi). El tambor gbedu, empleado en
ceremonias oficiales, forma parte de las cuatro grandes familias de tambores
yorubas, junto con los dundun, bata y sakara. Cada divinidad cuenta con un
tambor especifico, reflejando la diversidad de mas de 600 orixas en Africa. En
Brasil, recordemos, los tres tambores del candomblé son denominados rum,
rumpi y lé. Los percusionistas son los encargados de desencadenar
musicalmente la actualizacion de la naturaleza ideal de los orixas. Segun
Segato (2003), los orixas descienden a través de las manos de los tamboreros,
y las canciones reflejan y mantienen viva su presencia. Como sefiala Luhning
(1990), el repertorio de cantigas varia segun el orixa, y cada terreiro puede

contar con entre 500 y 600 canciones.

Las naciones nago-ketu, jeje y caboclo poseen tradiciones musicales distintas
dentro del candomblé, caracterizadas por el uso de tres tambores y un agogd
(véase Figura 3). La musica esta estrechamente vinculada con la danza,
constituyendo una unidad inseparable en el ritual (Kubik, 1979). Por ello, para
comprender plenamente esta manifestacion, es fundamental atender al
contexto ritual, a sus ambitos de uso, a la terminologia especifica, asi como a

sus funciones y organizacion interna.

Figura 3

Agogo tradicional

Nota. De Instrumentos tradicionales africanos. Agogé o Gan. Terreiro de Grids.

https://terreirodegrios.wordpress.com/instrumentos-musicais-afrikanos/

IUM |



https://terreirodegrios.wordpress.com/instrumentos-musicais-afrikanos/

ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.° 6, 2026, (3-22).

Algunas de las primeras investigaciones sobre la musica en el candomblé,
particularmente aquellas realizadas en la década de 1930 y principios de la de
1940, no integraron plenamente la musica en su contexto ritual (Alvarenga,
1946; Herskovitz, 1949; Merriam, 1951). Estos estudios iniciales se limitaban a
un andlisis de la musica a partir de ciertas grabaciones. Entre las
investigaciones que abordaron de manera mas integral el estudio de la musica
del candomblé, es preciso destacar los trabajos de Behague (1976; 1978) y

algunos articulos de Cossard-Binon (1967; 1970).

La musica y la danza en el candomblé son inseparables y comunican una
historia, una religion y una tradicion oral. El trance, o “estado de santo”, es un
momento central en este proceso, en el cual el orixa toma control del cuerpo
del iniciado, mostrando su personalidad. La danza, vinculada a la musica, es
esencial para representar al orixa, y el proceso de invocacion sigue una
secuencia especifica de canciones. En este contexto, la danza no puede existir
sin la musica, ya que ambas estan estrechamente interrelacionadas en el
proceso ritual. Los miembros del candomblé sostienen que la llegada del santo
es un evento predecible y planeado, no accidental. Cada fiesta es unica,
aunque sigue un orden establecido para honrar a los orixas, con algunas

variaciones segun la casa y las filhas de santo presentes.

En la primera parte de la fiesta, el xiré, las filhas de santo bailan en circulo y
cantan tres canciones para cada orixa, de la mas vieja a la mas joven. Luego,
se interpreta una cancion especial para invocar al orixa, solicitando que se
manifieste en las filhas de santo consagradas. Cuando el orixa se manifiesta,
las filhas de santo pierden el equilibrio y se transforman en él, realizando una
serie de gestos rituales. Cada orixa tiene una “primeira”, que se canta tres
veces para que se presente ante el publico y los atabaques. Tras este
momento, el orixa es llevado al roncd para vestirlo y luego se le canta una

cancion especial para su entrada.

El término candomblé es de uso comun en el ambito linglistico de Bahia
(Brasil) para designar a los grupos religiosos que se caracterizan por un
sistema de creencias y divinidades conocidas como “santos” u orixas,

asociados al fendmeno de la posesion o trance mistico (Costa Lima, 1976).

IUM | *




ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.° 6, 2026, (3-22).

Este trance es considerado por los miembros del grupo como la incorporacion
de la divinidad en el iniciado, quien ha sido ritualmente preparado para recibirla.
La musica, en este contexto, funciona no solo como un medio de autorreflexion,
sino también como una representaciéon simbdlica vinculada a la identidad
personal. Los cantos, transmitidos a lo largo de generaciones, refuerzan tanto

las identidades individuales como el sentido de pertenencia a la comunidad.

El orixda manifestado evoca emociones profundas en los presentes y puede,
como se ha sugerido, provocar la aproximacion de otro orixa, quien entonces
toma el cuerpo de la filha de santo en el momento de la emocion. El grupo de
las primeras canciones dedicadas a invocar al orixa llama la atencion por sus
coreografias, cuya funcidén principal es presentar al orixa en publico. Todas
ellas se interpretan tres veces, asegurando la completa manifestacion y la

consagracion del rito.

Entre las investigaciones que abordan la relacion entre musica, danza, ritual,
las practicas del tambor y los repertorios del candomblé, destaca la de Segato
(1999) sobre una toada dedicada a lemanja. En su estudio, la autora explora la
conexion entre la musica y la construccidn cultural de la personalidad humana.
Cada miembro del culto tiene un orixa o "santo" como guia, también llamado
dono da cabecga’(duefio de la cabeza), y un dios secundario o ajuntd, que
complementa al principal. Todos los miembros son considerados filhos de
santo. Cada divinidad es representada de forma antropomorfica, con
comportamientos, apariencia fisica y atributos especificos que definen su
personalidad. Ademas, cada orixa tiene su propio repertorio de canciones y uno

0 mas toques de tambor caracteristicos.

Durante la interpretacion del repertorio musical especifico de cada orixa, la
manifestacion divina ocurre a través de la "posesion" o trance, lo que lleva al
iniciado al llamado estado de santo. Las personas que comparten un mismo
orixa desarrollan rasgos de personalidad similares. Segun Segato (1999, p.
238), "el pantedon ofrece a la comunidad del culto un mapa cognitivo que
proporciona un dispositivo mental para interpretar el entorno humano". De
manera analoga, los repertorios musicales dedicados a los santos, ejecutados

sucesivamente en los rituales, conforman un "mapa sonoro" que permite a

IUM |




ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.° 6, 2026, (3-22).

cada individuo, al conectar emocionalmente con la musica, identificar su

posicion dentro de la comunidad.

Los cantos actuan, por un lado, como vehiculos de auto-reflexion, y por otro,
como representaciones simbolicas de la identidad personal. Al movilizar
emociones vinculadas al individuo, la musica refuerza tanto la identidad
personal como el sentido de pertenencia. Las melodias, transmitidas y
preservadas a lo largo de generaciones, se convierten en puntos de anclaje
tanto para el individuo como para la comunidad, en un contexto urbano

marcado por el cambio constante.

Todos los repertorios se interpretan en un estilo responsorial, en el que el lider
espiritual, o pai/mée de santo, asume el rol de solista. En situaciones de fatiga,
edad avanzada o malestar, el lider puede ser asistido por otro sacerdote
experimentado o por un cantor habil. También es posible que la parte
correspondiente sea interpretada por el filho de santo al que pertenece la
melodia, si se encuentra en estado de posesion. Cada ciclo musical consiste
en una secuencia continua de melodias acompanadas por el mismo ritmo de
tambores. Cuando se ejecuta una melodia que requiere un cambio en el toque,
se inicia una nueva secuencia de canciones requiere un cambio en el toque, se

inicia una nueva secuencia de canciones.

Segun Segato (1999), a partir de sus informantes, lemanja representa la figura
materna, el orixa al que todos los demas deben dirigirse. Se la describe como
una mujer pez, que habita en las profundidades del mar, una sirena, un ser
hibrido. Reina del mar, pero, incluso en calma, lemanja empuja a sus hijos
hacia el fondo. Los filhos de lemanja son profundamente apegados a sus
recuerdos y nunca olvidan lo que les afecta, sea positivo o doloroso; siempre
viven mirando atras. Tienen la sensacion de que lo distante esta cerca de ellos.
En este punto, puede haber una alusién a Africa y al mar que los separé
(Segato, 1999), lo cual refuerza la centralidad de esta figura en la construccion

de la identidad afrodescendiente.

Finalmente, este contexto permite abordar la centralidad de lo femenino en la
casa de santo y la superacion de las distinciones de conyugalidad y

consanguinidad. Como sefalan Bueno Sarduy (2014) y Segato (2003), las

IUM |




ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.° 6, 2026, (3-22).

condiciones histéricas y las practicas de la sociedad esclavista marginaron a la
poblacién afrodescendiente, relegandola a los margenes de la sociedad
dominante. Para Segato, es esencial destacar que la casa de santo no solo
constituye un centro de culto donde se celebran rituales, sino también un

espacio familiar, la denominada "familia de santo".

En estos espacios, las mujeres afrodescendientes adquieren un liderazgo y una
visibilidad inusuales en una sociedad patriarcal, desafiando constantemente "el
principio del nacimiento y la sangre" (Segato, 1999, p. 189), dada la
imposibilidad de restablecer los parentescos consanguineos. Al no poder
replicarse los vinculos tribales, el parentesco ritual juega un papel decisivo en
la reconfiguracion de las relaciones. En las casas de santo, las mujeres
superan la praxis patriarcal del matrimonio como instrumento colonial y como

pilar de la ideologia dominante sobre la familia.

Ademas, Segato (2003, p. 216) sugiere que "el culto a Xangb es un caso util
para examinar si el 'género como esquema cognitivo' es historico o inherente a
la naturaleza humana". La asociacion entre anatomia y género puede
entenderse como parte de la oposicidn binaria y jerarquica impuesta por los
colonizadores durante el proceso de explotacion y dominacion colonial. En este
contexto, el liderazgo femenino en los ferreiros de candomblé se presenta
como una excepcion dentro de un proceso de colonizacion que para las

mujeres significd una doble imposicién: racial y de género.

La pervivencia de estas tradiciones en América, que combinan una cuidada
puesta en escena, exquisita gastronomia y un profundo mensaje simbdlico, es
un claro ejemplo de resistencia cultural y transmision intergeneracional de
valores. La danza, la musica y las vestimentas son componentes esenciales de
un ritual en el que se expresa la sensualidad y el erotismo, elementos
inherentes a la cultura religiosa. El caracter performativo es fundamental, y
existen tantas formas de bailar para los orixas como filhos de santo. Sin duda,
sin el baile, la musica y el trance, es decir, sin celebrar la vida a través de este

ritual, los dioses podrian morir.

IUM | &




ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.° 6, 2026, (3-22).

Conclusiones

En el marco de esta reflexion sobre la musica, el tambor y el trance en el
candomblé, se pueden destacar algunas conclusiones que permiten articular
tanto la dimension cultural como espiritual de esta practica religiosa, desde una
perspectiva decolonial que favorece una comprension mas profunda y

respetuosa de los elementos involucrados.

En el candomblé, el tambor trasciende su rol de instrumento musical,
convirtiendose en un mediador sonoro entre lo humano y lo divino, una
hierofania que hace presente lo sagrado. Su funcién principal en los rituales es
inducir un estado de trance, a través del cual los participantes se conectan con
los orixas. En su forma mas auténtica, este trance se convierte en un vehiculo
simbdlico que permite que lo sagrado se manifieste en el mundo cotidiano. La
percusion del tambor, por tanto, no debe ser vista solo como un acto musical,
sino como un medio de transformacién individual y colectiva que facilita la

interaccion entre los planos terrenal y espiritual, proyectando un axis mundi.

Desde una perspectiva decolonial, el trance en el candomblé puede entenderse
como una forma de resistencia frente a la imposicion cultural y religiosa del
colonialismo. Durante la esclavizacion en Brasil, las practicas religiosas
africanas fueron reprimidas, lo que llevé a la creacion de espacios alternativos
y la afirmacién de la identidad a través de rituales como el candomblé. Musica y
tambor, como elementos clave de esta practica, visibilizan una resistencia
cultural viva que desafia las logicas hegemodnicas y reafirma las raices

ancestrales. Si la colonialidad persiste, la resistencia también.

El terreiro, como espacio fisico y simbdlico, representa la union entre la
comunidad y lo divino, funcionando como un lugar de encuentro y
transformacién. Desde una oOptica decolonial, el terreiro puede verse como un
refugio frente a los procesos coloniales que intentaron erradicar las religiones
africanas, transformandose en un espacio autonomo donde se renueva y
fortalece la identidad cultural. Ademas, como espacio festivo, se convierte en
un lugar donde las tensiones sociales se disuelven momentaneamente, gracias
al éxtasis colectivo generado por la musica y el trance, lo que refuerza la

cohesion del grupo y renueva su vinculo con la naturaleza circundante.

IUM | *




ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.° 6, 2026, (3-22).

Adoptar una perspectiva decolonial es crucial para abordar el candomblé, el
tambor y el trance de manera rigurosa. Estas practicas no son simples
supervivencias de un pasado africano, sino formas vivas de resistencia y
reconfiguracion cultural. Reconocer el candomblé y sus rituales como un
conocimiento ancestral legitimo y valioso abre espacio para apreciar otras
cosmovisiones y modos de construir y compartir saberes, al tiempo que

combate la marginalizacion historica de las religiones africanas.

Desde el punto de vista académico, el estudio del candomblé debe ir mas alla
de la simple catalogacion etnografica. Es fundamental desentrafiar y valorar los
procesos de resistencia cultural e identitaria que perviven en estas
manifestaciones. Este enfoque decolonial no solo cuestiona las formas
tradicionales de investigacion, sino que abre caminos para incluir las voces
afrodescendientes y las perspectivas de los sujetos que practican estas
religiones cotidianamente. De este modo, la investigacién no solo amplia el
conocimiento académico, sino que contribuye a la valorizacion de saberes

ancestrales que han sido sistematicamente silenciados o subestimados.

En conclusion, el candomblé, con su musica y el uso ritual del tambor para
inducir el trance, debe entenderse como un sistema simbdlico y cultural que
facilita la conexion entre lo humano y lo divino. A través de un enfoque
decolonial, se puede reconocer el caracter de resistencia y reafirmacion cultural
de estas practicas, destacando su papel crucial en la preservacion y

revitalizacion de las identidades afrodescendientes en América.
Referencias
Aharonian, C. (2012). Hacer musica en América Latina. Ediciones Tacuabé.

Alvarenga, O. (1946). A influéncia negra na musica brasileira. Boletim Latino-

Americano de Musica, 357-407.

Behague, G. (1976). Correntes regionais e nacionais na musica do candomblé
baiano. Afro-Asia 12, Salvador, CEAO, 129-140.

— (1977). Some liturgical functions of afro-brazilian religious music in Salvador,
Bahia. World of Music, 19(3-4), 4-14.

IUM | »




ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.° 6, 2026, (3-22).

Bourdieu, P. (2000). Cosas dichas. Traduccion de Margarita Mizraji. Gedisa.

Bueno Sarduy, A. E. (2014). El ocaso del liderazgo femenino en el xangé de
Recife: la ciudad de las mujeres que no sera. Tesis doctoral. Universidad

Complutense de Madrid.

Cossard-Binon, G. (1967). La musique dans le candomblé. En Nikiprowetsky,
T. (ed.). La musique dans la vie. OCORA, 151-207.

— (1970). Contribution a I'étude des candomblés au Bresil. Le candomblé

Angola. Doctorat. Faculté des lettres et sciences humaines (Paris).

Costa Lima, V. da. (1976). O conceito de nacdo nos candomblés da Bahia.
Afro-Asia 12, Salvador, CEAQ, 65-90.

Eliade, M. (2018). Lo sagrado y lo profano. Austral.
— (2011). El mito del eterno retorno. Alianza.

— (2008). La busqueda. Kairés.

Fanon, F. (2009). Piel negra mascaras blancas. Akal.

Garcia, J. (2006). Caribenidad: afroespiritualidad y afroepistemologia.

Fundacion Editorial El perro y la rana.

Gilroy, P. (1993). The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness.

Verso.

Gois Dantas, B. (2012). Vové Nagd e Papai Branco: Usos e abusos da Africa

no Brasil. Paz e Terra.

Grosfoguel, R. (2007). The Epistemic Decolonial Turn: Beyond Political
Economical Paradigms. Cultural Studies 21(2/3), 203-246.

Guaman Poma de Ayala, F. (1980). Nueva coronica y buen gobierno. Estudio

introductorio de Franklin Pease Garcia. Fundacion Biblioteca Ayacucho.

Herskovitz, M. J. y Waterman, R. A. (1949). Mdusica de culto afrobahiano.
Revista de Estudios Musicales (Mendoza) 1, 65-127.

IUM | =




ISSN 2792-5560. Revista InstrumentUM, n.° 6, 2026, (3-22).

Kubik, G. (1979). Angolan Traits in Black Music Games and Dances of Brazil.
Estudos de Antropologia Cultural (Lisboa), 10, 6-55.

Ldhning, A. (1990). Musica: coragado do candomblé”. Revista USP (Séo Paulo,
Brasil) 7, 115-124.

Marcondes de Moura, C. E. (org.). (1989). Meu sinal esta no teu corpo: escritos
sobre a religido dos orixas. EDICON/EDUSP.

Meillassoux, C. (2016). Antropologia de la esclavitud. El vientre de hierro y

dinero. Traduccion de Rafael Molina. Siglo XXI.

Merriam, A. P. (1951). Songs of the Afro-Bahian Cults. An Ethnomusicological

Analysis. Northewestern University.

Mignolo, W. (2007). La idea de América Latina. La herida colonial y la opcion

decolonial. Gedisa.

Parés, L. N. (2006). A formagé&o do candomblé: Historia e ritual da nagédo jeje

na Bahia. Editora da Unicamp.
Ries, J. (2014). Lo sagrado en la historia de la humanidad. Encuentro.

Rivera Cusicanqui, S. (2010). Ch’ixinakax utxiwa: una reflexion sobre préacticas

y discursos descolonizadores. Tinta Limon.

Segato, R. Género, y Colonialidad: en busca de claves de lectura y de un
vocabulario estratégico descolonial. (2011). En Bidaseca, K. (org.).
Feminismos y Poscolonialidad: descolonizando el feminismo desde y en

Ameérica latina. Ediciones Godot.

— (2003). Las estructuras elementales de la violencia. Ensayos sobre género
entre la antropologia, el psicoanalisis y los derechos humanos. Universidad

Nacional de Quilmes-Prometeo.

— (1999) Okarilé: uma toada icbnica de lemanja”. Revista do Patriménio
Histdrico e Artistico Nacional, 28, 237-253.

IUM | 2




